
 
The ICH & Tourism Dialogues cycle, initiated by the Research Working Group of the ICH 

NGO Forum, aims to create a space for ongoing reflection on the relationship between living 
heritage and tourism, and on the conditions for more sustainable and beneficial tourism 
development for communities. Each meeting contributes to documenting emerging issues 
and feeding into the Forum's ICH & Sustainable Tourism web dossier, designed as a living 
resource for communities, researchers, practitioners and institutions. 

In this context, the working group invited Professor Noel B. Salazar, anthropologist and full 
professor at KU Leuven, a globally recognised specialist in mobility and cultural tourism 
studies, whose presentation offered a critical and in-depth reflection on contemporary 
transformations in cultural tourism, focusing on imaginaries, power dynamics, and the 
implications for intangible cultural heritage. 

 

Policy developments and transformations in governance 

Professor Salazar opened his presentation by placing the current debates in a historical 
perspective, highlighting the gradual evolution of tourism and heritage policies over the last 
few decades. He recalled that initial approaches to cultural tourism were largely based on 
top-down models, focused on promoting sites and practices selected by institutions, experts 
or economic actors, often to the detriment of the communities concerned. 

In his view, these models have gradually shown their limitations, particularly in terms of the 
social, cultural, and symbolic impacts of tourism. This realisation has led to a gradual change 
in policy and governance frameworks, marked by increased attention to the social 
dimensions of heritage, community participation, and underlying power relations. This shift is 
not a clean break, but an ongoing process, fraught with tensions between old management 
approaches and novel, more inclusive, and reflexive forms of governance. 

 

Towards community empowerment. The role of education and capacity building 

In line with this evolution, it is important to emphasise the growing importance given to 
community empowerment in contemporary policies. Participation cannot be limited to formal 
consultation, but must translate into a real capacity for communities to influence decisions, 
define their priorities and control how their living heritage is represented. 

Empowerment thus implies recognising communities as cultural and political actors in their 
own right, capable of producing their own narratives and negotiating their place in tourism 
dynamics. Salazar warned against situations where tourism, despite a participatory 
discourse, continues to reproduce forms of symbolic dispossession when communities do not 
have the necessary means to influence decision-making processes. 

Professor Salazar then highlighted the central role of education and capacity building in 
building more balanced relationships between tourism and living heritage. Empowerment 
cannot be effective without access to information, training and shared learning spaces for 
communities, tourism professionals, public decision-makers and researchers alike. 

Education appears to be an essential lever for deconstructing simplistic tourism imaginaries 
and promoting a more nuanced understanding of cultural issues. Capacity building also 
enables communities to develop their own tools for mediation, management and negotiation, 
to interact more equitably with tourism stakeholders. Professor Salazar emphasised the need 
to make these efforts sustainable and adapt them to local contexts, rather than resorting to 
standardised models. 

 

https://www.ichngoforum.org/web-dossier-on-intangible-cultural-heritage-and-sustainable-tourism/


Digital living heritage and online visibility 

Another important focus of the presentation was the growing visibility of living heritage in 
the digital space. Online platforms, social networks, and digital content play a central role in 
the circulation of tourism imagery and in the ways cultures are perceived globally. 

This increased visibility offers opportunities in terms of recognition and transmission, but it 
also raises complex issues related to the decontextualisation, appropriation, and 
simplification of cultural practices. The development of digital living heritage therefore calls 
for in-depth reflection on the responsibility of platforms, the rights of communities to control 
their images and narratives, and the ethical frameworks needed to balance online visibility 
and the preservation of meaning. 

 

Sustainability, responsibility, and mutual appreciation 

Following on from these reflections, Professor Salazar addressed sustainability and 
responsibility as cross-cutting principles of contemporary cultural tourism. He pointed out that 
sustainability cannot be reduced to environmental or economic considerations, but must fully 
integrate cultural, social, and ethical dimensions. 

He also emphasised the importance of fostering genuine mutual appreciation between 
visitors and host communities. Unlike superficial cultural consumption, this approach requires 
time, listening, and careful mediation, allowing for the recognition of the complexity and 
contemporary nature of cultural practices. This mutual appreciation also involves accepting 
limitations, recognising that not all practices are intended to be shared in a tourist setting. 

  

 

Authenticity in constant negotiation 

Professor Salazar went on to point out that authenticity is never a fixed essence, but a 
social construct in constant negotiation. It is important to bear this in mind, especially when 
talking about living heritage, where it is particularly significant: cultural practices are 
constantly evolving, and their vitality is also measured by their ability to adapt.  

However, tourism often tends to promote a fixed notion of authenticity, associated with 
stereotypical images or forms considered to be more "traditional". This mechanism can lead 



communities to adjust their presentation of certain practices to better correspond to dominant 
representations. Authenticity then becomes the subject of negotiation between visitors' 
expectations, the strategies of tour guides and operators, and the real needs or desires of 
heritage holders. 

These tensions are inherent in tourism, because tourism is inherent in culture and culture is 
inherent in tourism. They should not be seen solely as abuses, but as social dynamics that 
reveal how communities choose, or are forced, to make themselves visible. 

 

"Authorised" narratives and discourses?  

Another central aspect of the presentation concerned the role of narrative in the tourist 
experience. Tourism is not limited to visiting: it is above all a "story factory", in the sense that 
what is said, told, or staged is a determining factor in how heritage is understood and 
interpreted.  

Tourist guides play a strategic role in this regard. They select what to tell, tailor their 
comments to their audience, and gradually learn "what works" with different types of tourists, 
what is considered interesting, entertaining, or more marketable. This process, although 
natural in any form of mediation, gradually creates dominant narratives, sometimes simplified 
or embellished, which end up being considered the 'official' versions of heritage. 

These authorised narratives can render invisible other dimensions that are less compatible 
with the tourist imagination or institutional expectations: internal tensions, recent 
developments, minority practices, or even debates within communities. Professor Salazar 
insisted that a living culture is necessarily diverse and sometimes contradictory, and that 
tourism must learn to accept this complexity rather than smooth it over. 

 

Standardisation and formatting 

The issue of standardisation came up several times in Professor Salazar's presentation. By 
seeking to produce clear, accessible, and reproducible experiences, tourism tends to favour 
certain forms of representation over others. This framing can lead to an excessive 
simplification of cultural practices, or even to the creation of formats designed to facilitate 
their consumption.  

This process can be observed both in the way rituals are adapted (sometimes shortened, 
displaced or even stripped of their original function) and in the promotion of certain aesthetics 
deemed more attractive to visitors. This dynamic is not always imposed from the outside, but 
can sometimes be deliberately adopted by the communities themselves, with the aim of 
making their traditions more visible, more understandable or more profitable. However, it 
carries the risk of hiding/obscuring the plurality of cultural practices and, ultimately, of a loss 
of meaning for the custodians of the heritage. 

 

Asymmetrical relationships? 

In the last part of his presentation, Professor Salazar highlighted the asymmetries of 
mobility that structure the relationship between visitors and local communities. Tourism is 
based on the privilege of travel: some can travel, others cannot. This inequality is reflected in 
interactions, in the production of narratives, and in the governance of heritage. 

These asymmetries call for an ethics of tourism based on the recognition of power relations, 
the equitable redistribution of benefits, and the consideration of voices that are often 
marginalised in the design and implementation of tourism initiatives. 



This reflection directly addresses the concerns of the 2003 Convention, emphasising the 
importance of community participation, the right to define how their practices are presented, 
and the need to design approaches to cultural tourism that do not compromise the 
transmission of living heritage. 

Adaptive policy frameworks and local resilience 

Professor Salazar finally highlighted the need to develop adaptive policy frameworks 
capable of responding to the diversity of contexts and the evolving nature of living heritage. 
Flexible policies make it possible to incorporate feedback, adjust strategies based on 
observed impacts, and take into account the priorities expressed by communities. 

This approach is closely linked to the issue of resilience and local capacities. The resilience 
of communities in the face of crises and transformations depends largely on their ability to 
mobilise their knowledge, networks, and cultural resources. Living heritage can play a key 
role in these dynamics, provided that tourism policies and practices support local initiatives 
rather than constraining them. 

 

Framework for Resilient Development: The Future is a Choice. (Jeans et al., 2016) 

 

The discussion that followed explored several important aspects of the presentation in 
greater depth. Several participants emphasised the need to construct more nuanced 
narratives that reflect the internal diversity of cultural practices rather than perpetuating the 
simplifications produced by tourist imaginaries. The discussions also highlighted the 
importance of training: guides, operators, and institutions need support to develop 
approaches that are more sensitive to living heritage and to better understand the 
mechanisms underlying tourist expectations. The discussions also highlighted that digital 
technology plays an ambivalent role today: it amplifies stereotypes and fixed images, but it 
can also offer communities a space to produce their own narratives, disseminate their 
perspectives, and challenge dominant imaginaries. 

This dialogue with Professor Noel Salazar provided rich and nuanced insights into how 
narratives, imaginaries, and tourism practices interact with living heritage. His approach 
shows that safeguarding ICH is not only about rituals, skills, or artistic expressions, but also 
about the representations and discourses that surround them. 

 



Key takeaways:  

To develop approaches to cultural tourism that are more respectful of living heritage, it is 
essential to: 

-​ Restore communities to a central role in storytelling and mediation. 

Heritage holders must be able to define how their practices are narrated, interpreted and 
shared with visitors. Participatory governance of tourism narratives is essential to avoid 
power imbalances and ensure faithful and respectful representation. 

-​ Understand and question tourism imaginaries. 

Tourism projects are always part of pre-existing narratives and representations that influence 
visitors' expectations and local practices. Identifying these imaginaries helps to avoid the 
reproduction of stereotypes and paves the way for more nuanced and inclusive narratives. 

-​ Recognise authenticity as a dynamic process. 

Living heritage is neither fixed nor immutable. Cultural practices are constantly evolving, and 
their authenticity is built on continuity, adaptation and transmission. Tourism must support this 
dynamic without imposing standardised or fixed forms. 

-​ Integrate a tourism ethic based on awareness of asymmetries. 

Tourism is based on inequalities in mobility, visibility, and power. Taking this into account 
means designing projects that promote equitable distribution of benefits, meaningful 
community participation, and careful consideration of long-term social and cultural impacts. 

 

Further reading: 

●​ Astudillo, A. E., & Salazar, N. B. (2024). Heritage imaginaries and imaginaries 
of heritage: An analytical lens to rethink heritage from ‘alter-native’ ontologies. 
International Journal of Heritage Studies, 30(2), 181–194. 

●​ Salazar, N. B. (2017). Anthropologies of tourism: What's in a name? American 
Anthropologist, 119(4), 723–747.  

●​ Salazar, N. B., & Zhu, Y. (2015). Heritage and tourism. In L. Meskell (Ed.), 
Global heritage: A reader (pp. 240–258). New York: Wiley Blackwell. 

●​ Salazar, N. B., & Graburn, N. H. H. (Eds.). (2014). Tourism imaginaries: 
Anthropological approaches. Oxford: Berghahn. 

●​ Salazar, N. B. (2013). Imagineering otherness: Anthropological legacies in 
contemporary tourism. Anthropological Quarterly, 86(3), 669–696.  

●​ Salazar, N. B. (2012). Shifting values and meanings of heritage: From cultural 
appropriation to tourism interpretation and back. In S. M. Lyon & C. E. Wells 
(Eds.), Global tourism: Cultural heritage and economic encounters (pp. 
21–41). Lanham: Altamira. 

●​ Salazar, N. B. (2012). Tourism imaginaries: A conceptual approach. Annals of 
Tourism Research, 39(2), 863–882.  

●​ Salazar, N. B. (2012). Community-based cultural tourism: Issues, threats and 
opportunities. Journal of Sustainable Tourism, 20(1), 

 



Le cycle des ICH & Tourism Dialogues, initié par le groupe de travail Recherche du Forum 
des ONG du PCI, vise à créer un espace de réflexion continue sur les relations entre 
patrimoine vivant et tourisme, et sur les conditions d’un développement touristique plus 
durable et bénéfique pour les communautés. Chaque rencontre contribue à documenter des 
enjeux émergents et à alimenter le web dossier ICH & Sustainable Tourism du Forum, conçu 
comme une ressource vivante à destination des communautés, des chercheurs, des 
praticiens et des institutions. 

Dans ce cadre, le groupe de travail a invité le professeur Noel B. Salazar, anthropologue et 
professeur à KU Leuven, spécialiste reconnu des études sur la mobilité et le tourisme 
culturel, dont l’intervention a proposé une réflexion critique et approfondie sur les 
transformations contemporaines du tourisme culturel, en mettant l’accent sur les imaginaires, 
les dynamiques de pouvoir et les implications pour le patrimoine culturel immatériel. 

Évolutions des politiques et transformations de la gouvernance 

En ouverture de sa présentation, le professeur Salazar a placé les débats actuels dans une 
perspective historique, en soulignant l’évolution progressive des politiques du tourisme et du 
patrimoine au cours des dernières décennies. Il a rappelé que les approches initiales du 
tourisme culturel étaient largement fondées sur des modèles descendants, centrés sur la 
valorisation de sites et de pratiques sélectionnés par des institutions, des experts ou des 
acteurs économiques, souvent au détriment des communautés concernées. 

Selon lui, ces modèles ont progressivement montré leurs limites, notamment face aux 
impacts sociaux, culturels et symboliques du tourisme. Cette prise de conscience a conduit à 
un changement progressif des cadres politiques et de gouvernance, marqué par une 
attention accrue portée aux dimensions sociales du patrimoine, à la participation des 
communautés et aux rapports de pouvoir sous-jacents. Ce basculement ne constitue pas 
une rupture nette, mais un processus en cours, traversé par des tensions entre anciennes 
logiques de gestion et nouvelles formes de gouvernance plus inclusives et réflexives. 

Vers une autonomisation des communautés. Le rôle de l’éducation et du renforcement de 
capacité 

Dans la continuité de cette évolution, il faut insister sur l’importance croissante accordée à 
l’autonomisation des communautés dans les politiques contemporaines. La participation ne 
peut se limiter à une consultation formelle, mais doit se traduire par une capacité réelle des 
communautés à influencer les décisions, à définir leurs priorités et à contrôler les modalités 
de représentation de leur patrimoine vivant. 

L’autonomisation suppose ainsi de reconnaître les communautés comme des acteurs 
culturels et politiques à part entière, capables de produire leurs propres récits et de négocier 
leur place dans les dynamiques touristiques. Le professeur Salazar a mis en garde contre les 
situations où le tourisme, en dépit d’un discours participatif, continue de reproduire des 
formes de dépossession symbolique lorsque les communautés ne disposent pas des 
moyens nécessaires pour peser sur les processus décisionnels. 

Le professeur Salazar a ensuite souligné le rôle central de l’éducation et du renforcement 
des capacités dans la construction de relations plus équilibrées entre tourisme et patrimoine 
vivant. L’autonomisation ne peut être effective sans un accès à l’information, à la formation et 
à des espaces d’apprentissage partagés, tant pour les communautés que pour les 
professionnels du tourisme, les décideurs publics et les chercheurs. 

L’éducation apparaît comme un levier essentiel pour déconstruire les imaginaires 
touristiques simplificateurs et favoriser une compréhension plus fine des enjeux culturels. Le 
renforcement des capacités permet également aux communautés de développer leurs 
propres outils de médiation, de gestion et de négociation, afin d’interagir de manière plus 

https://www.ichngoforum.org/web-dossier-on-intangible-cultural-heritage-and-sustainable-tourism/


équitable avec les acteurs du tourisme. Le professeur Salazar a insisté sur la nécessité 
d’inscrire ces efforts dans la durée et de les adapter aux contextes locaux, plutôt que de 
recourir à des modèles standardisés. 

Patrimoine vivant numérique et visibilité en ligne 

Un autre axe important de l’intervention portait sur la visibilité croissante du patrimoine 
vivant dans l’espace numérique. Les plateformes en ligne, les réseaux sociaux et les 
contenus numériques jouent un rôle central dans la circulation des imaginaires touristiques et 
dans la manière dont les cultures sont perçues à l’échelle mondiale. 

Cette visibilité accrue offre des opportunités en termes de reconnaissance et de 
transmission, mais elle soulève également des enjeux complexes liés à la 
décontextualisation, à l’appropriation et à la simplification des pratiques culturelles. Le 
développement du patrimoine vivant numérique appelle ainsi à une réflexion approfondie sur 
la responsabilité des plateformes, sur les droits des communautés à contrôler leurs images 
et leurs récits, et sur les cadres éthiques nécessaires pour articuler visibilité en ligne et 
sauvegarde du sens. 

Durabilité, responsabilité et appréciation mutuelle 

Dans le prolongement de ces réflexions, le professeur Salazar a abordé la durabilité et la 
responsabilité comme des principes transversaux du tourisme culturel contemporain. Il a 
rappelé que la durabilité ne peut se réduire à des considérations environnementales ou 
économiques, mais doit intégrer pleinement les dimensions culturelles, sociales et éthiques. 

Il a également insisté sur l’importance de favoriser une appréciation mutuelle authentique 
entre visiteurs et communautés d’accueil. Contrairement à une consommation culturelle 
superficielle, cette approche suppose du temps, de l’écoute et une médiation attentive, 
permettant de reconnaître la complexité et la contemporanéité des pratiques culturelles. 
Cette appréciation mutuelle implique aussi d’accepter des limites, en reconnaissant que 
toutes les pratiques ne sont pas destinées à être partagées dans un cadre touristique. 

  

Authenticité en négociation permanente 

Le professeur Salazar a poursuivi en rappelant que l’authenticité n’est jamais une essence 
fixe, mais une construction sociale en négociation permanente. Il est important de garder 
cela à l’esprit, ce d’autant plus lorsque l’on parle de patrimoine vivant dans quel cas cela est 



particulièrement signifiant : les pratiques culturelles évoluent constamment, et leur vitalité se 
mesure aussi à leurs capacités d’adaptation.  

Pourtant, le tourisme tend souvent à valoriser une authenticité figée, associée à des images 
stéréotypées ou à des formes considérées comme plus « traditionnelles ». Ce mécanisme 
peut amener les communautés à ajuster leur présentation de certaines pratiques pour 
qu’elles correspondent davantage aux représentations dominantes. L’authenticité devient 
alors l’objet d’une négociation entre les attentes des visiteurs, les stratégies des guides et 
opérateurs touristiques, et les besoins ou désirs réels des détenteurs de patrimoine. 

Ces tensions sont inhérentes au tourisme, car le tourisme est inhérent à la culture et la 
culture inhérent au tourisme. Elles ne doivent pas être perçues uniquement comme des 
dérives, mais comme des dynamiques sociales révélant la manière dont les communautés 
choisissent, ou se voient contraintes, de se rendre visibles. 

Récits et discours « autorisés » ?  

Un autre aspect central de la présentation concernait le rôle du récit dans l’expérience 
touristique. Le tourisme ne se limite pas à la visite : il est avant tout une « fabrique de récits 
», au sens où ce qui est dit, raconté ou mis en scène constitue un élément déterminant dans 
la manière dont le patrimoine est compris et interprété.  

Les guides touristiques occupent à cet égard un rôle stratégique. Ils sélectionnent ce qui 
est  raconter, modulent leurs propos en fonction de leur public, et apprennent 
progressivement « ce qui fonctionne » avec différents types de touristes, ce qui est jugé 
intéressant, divertissant, ou plus vendeur. Ce processus, bien que naturel dans toute forme 
de médiation, crée peu à peu des récits dominants, parfois simplifiés ou embellis, qui 
finissent par être considérés comme les versions « officielles » du patrimoine. 

Ces récits autorisés peuvent rendre invisibles d’autres dimensions, moins compatibles avec 
l’imaginaire touristique ou avec les attentes institutionnelles : les tensions internes, les 
évolutions récentes, les pratiques minoritaires, ou encore les débats qui traversent les 
communautés. Le professeur Salazar a insisté sur le fait qu’une culture vivante est 
nécessairement diverse et parfois contradictoire, et que le tourisme doit apprendre à 
accepter cette complexité plutôt que de la lisser. 

Standardisation et mise en forme 

La question de la standardisation est revenue à plusieurs reprises dans la présentation du 
Pr. Salazar. Le tourisme, en cherchant à produire des expériences claires, accessibles et 
reproductibles, tend à privilégier certaines formes de représentations au détriment d’autres. 
Ce cadrage peut conduire à une simplification excessives des pratiques culturelles, voire à la 
création de formats destinés à faciliter leur consommation.  

Ce processus s’observe aussi bien dans la manière dont les rituels sont adaptés (parfois 
raccourcis, déplacés ou même destitués de leur fonction première) que dans la mise en 
avant de certaines esthétiques jugées plus attractives pour les visiteurs. Cette dynamique 
n’est pas toujours imposée de l’extérieur mais  peut parfois être volontairement adoptée par 
les communautés elles-mêmes, dans l’objectif de rendre leurs traditions plus visibles, plus 
compréhensibles ou plus rentables. Cependant, elle entraîne le risque d’une invisibilisation 
de la pluralité des pratiques culturelles, ainsi que, à terme, d’une perte de sens pour les 
détenteurs du patrimoine. 

Relations asymétriques ? 

Dans la dernière partie de son intervention, le professeur Salazar a mis en lumière les 
asymétries de mobilité qui structurent les rapports entre visiteurs et communautés locales. 
Le tourisme repose sur un privilège de déplacement : certains peuvent voyager, d’autres 



non. Cette inégalité se traduit dans les interactions, dans la production des récits et dans la 
gouvernance du patrimoine. 

Ces asymétries invitent à une éthique du tourisme fondée sur la reconnaissance des 
rapports de pouvoir, la redistribution équitable des bénéfices, et la prise en compte des voix 
qui sont souvent marginalisées dans la conception et la mise en œuvre des initiatives 
touristiques. 

Cette réflexion enjoint directement les préoccupations de la Convention de 2003, en 
soulignant l’importance de la participation des communautés, de leur droit à définir la 
manière dont leurs pratiques sont présentées, et de la nécessité de concevoir des approches 
du tourisme culturel qui ne compromettent pas la transmission du patrimoine vivant. 

Cadres politiques adaptatifs et résilience locale 

Le professeur Salazar a enfin mis en avant la nécessité de développer des cadres 
politiques adaptatifs, capables de répondre à la diversité des contextes et à la nature 
évolutive du patrimoine vivant. Des politiques flexibles permettent d’intégrer les retours 
d’expérience, d’ajuster les stratégies en fonction des impacts observés et de tenir compte 
des priorités exprimées par les communautés. 

Cette approche est étroitement liée à la question de la résilience et des capacités locales. 
La résilience des communautés face aux crises et aux transformations repose largement sur 
leur capacité à mobiliser leurs savoirs, leurs réseaux et leurs ressources culturelles. Le 
patrimoine vivant peut jouer un rôle clé dans ces dynamiques, à condition que les politiques 
et les pratiques touristiques soutiennent les initiatives locales plutôt que de les contraindre. 

 

Framework for Resilient Development: The Future is a Choice. (Jeans et al., 2016) 

 

La discussion qui a suivi a permis d’approfondir plusieurs aspects importants de la 
présentation. Plusieurs participants ont insisté sur la nécessité de construire des récits plus 
nuancés, reflétant la diversité interne des pratiques culturelles plutôt que de reconduire les 
simplifications produites par les imaginaires touristiques. Les échanges ont également 
souligné l’importance de la formation : guides, opérateurs et institutions doivent être 
accompagnés pour développer des approches plus sensibles au patrimoine vivant et mieux 
comprendre les mécanismes qui sous-tendent les attentes touristiques. Les discussions ont 
également rappelé que le numérique joue aujourd’hui un rôle ambivalent : il amplifie les 
stéréotypes et les images figées, mais il peut aussi offrir aux communautés un espace pour 



produire leurs propres récits, diffuser leurs perspectives, et contester les imaginaires 
dominants. 

Ce dialogue avec le Prof. Noel Salazar a apporté un éclairage riche et nuancé sur la 
manière dont les récits, imaginaires et pratiques touristiques interagissent avec le patrimoine 
vivant. Son approche montre que la sauvegarde du PCI ne se joue pas uniquement dans les 
rituels, les savoir-faire ou les expressions artistiques, mais aussi dans les représentations et 
les discours qui les entourent. 

 

A retenir :  

Pour développer des approches du tourisme culturel plus respectueuses du patrimoine 
vivant, il est essentiel de : 

-​ Comprendre et questionner les imaginaires touristiques. 

Les projets touristiques s’inscrivent toujours dans des récits et des représentations 
préexistantes qui influencent les attentes des visiteurs et les pratiques locales. Identifier ces 
imaginaires permet d’éviter la reproduction de stéréotypes et d’ouvrir la voie à des récits plus 
nuancés et inclusifs. 

-​ Reconnaître l’authenticité comme un processus dynamique. 

Le patrimoine vivant n’est ni figé ni immuable. Les pratiques culturelles évoluent en 
permanence, et leur authenticité se construit dans la continuité, l’adaptation et la 
transmission. Le tourisme doit accompagner cette dynamique sans imposer des formes 
standardisées ou figées. 

-​ Redonner aux communautés un rôle central dans la narration et la médiation. 

Les détenteurs du patrimoine doivent pouvoir définir comment leurs pratiques sont 
racontées, interprétées et partagées avec les visiteurs. Une gouvernance participative des 
récits touristiques est essentielle pour éviter les déséquilibres de pouvoir et garantir une 
représentation fidèle et respectueuse. 

-​ Intégrer une éthique du tourisme fondée sur la conscience des asymétries. 

Le tourisme repose sur des inégalités de mobilité, de visibilité et de pouvoir. En tenir compte 
implique de concevoir des projets qui favorisent une répartition équitable des bénéfices, une 
participation réelle des communautés et une attention particulière aux impacts sociaux et 
culturels à long terme. 

 

 

Pour en savoir plus : 

●​ Astudillo, A. E., & Salazar, N. B. (2024). Heritage imaginaries and imaginaries 
of heritage: An analytical lens to rethink heritage from ‘alter-native’ ontologies. 
International Journal of Heritage Studies, 30(2), 181–194. 

●​ Salazar, N. B. (2017). Anthropologies of tourism: What's in a name? American 
Anthropologist, 119(4), 723–747.  

●​ Salazar, N. B., & Zhu, Y. (2015). Heritage and tourism. In L. Meskell (Ed.), 
Global heritage: A reader (pp. 240–258). New York: Wiley Blackwell. 

●​ Salazar, N. B., & Graburn, N. H. H. (Eds.). (2014). Tourism imaginaries: 
Anthropological approaches. Oxford: Berghahn. 

●​ Salazar, N. B. (2013). Imagineering otherness: Anthropological legacies in 
contemporary tourism. Anthropological Quarterly, 86(3), 669–696.  



●​ Salazar, N. B. (2012). Shifting values and meanings of heritage: From cultural 
appropriation to tourism interpretation and back. In S. M. Lyon & C. E. Wells 
(Eds.), Global tourism: Cultural heritage and economic encounters (pp. 
21–41). Lanham: Altamira. 

●​ Salazar, N. B. (2012). Tourism imaginaries: A conceptual approach. Annals of 
Tourism Research, 39(2), 863–882.  

●​ Salazar, N. B. (2012). Community-based cultural tourism: Issues, threats and 
opportunities. Journal of Sustainable Tourism, 20(1), 

 


